

### كلية التربية

كلية معتمدة من الهيئة القومية لضمان جودة التعليم إدارة: البحوث والنشر العلمي (المجلة العلمية)

======

# تأصيل مبادئ الماسبية في الإسلام

إعداد

حسناء بلج العتيبى

﴿ المجلد الرابع والثلاثون – العدد الحادي عشر – نوفمبر ٢٠١٨ ﴾ http://www.aun.edu.eg/faculty\_education/arabic

#### المستخلص:

يهدف البحث الحالي إلى التعرف إلى أوجه ذكر المحاسبية في القرآن الكريم، وتأصيل مبادئ المحاسبية إسلامياً في مفهومها الإداري الحديث. وتبرز أهمية البحث من أهمية التعرف إلى المنهج الإسلامي في المحاسبية؛ لأن البشرية ملزمة باتباع شرائعه، كما أن هذا المفهوم ليس وليد العصر الحديث والعلم الغربي، وإنما موجود في الدين الإسلامي من قبل آلاف السنوات، كما تبرز أهمية الموضوع كذلك عن طريق الربط بين مبادئ المحاسبية في العلم المعاصر، وما ورد في الشرع من أدلة وشواهد تدل على تطبيقها، حتى لا يكون المجتمع في معزل عن دينهم، وقد اتبع البحث المنهج الوصفي التحليلي لنصوص القرآن الكريم، والسنة النبوية الشريفة، وسيرة وأن جاءت بمصطلحات مرادفة أحيانًا، كالمساءلة، والمسؤولية. واستخلصت الدراسة بالاستفادة من تطبيق المحاسبية في الإسلام أن تطبيقها في الواقع ينتج عنه المبادئ الإدارية الأخرى، كالنزاهة، والشفافية، ومحاربة الفساد الإداري، وتتولد عن هذا زيادة في الأموال، والإنتاج. وأوصت الدراسة بضرورة إنشاء جهاز محاسبي داخلي في المنظمات من أجل المحاسبية الدورية.

الكلمات المفتاحية: المحاسبية، الإسلام.

#### **Abstract:**

The aim of this article is to identify the aspects of accountability in the holy Quran, as well as to rooting principles of Islamic accountability in its modern administrative concept. The importance of this research is to emphasis the significance of recognizing the exist of accountability in Islamic history. This is because humanity is obliged to follow its laws. Additionally, accountability concept is not the birth of the modern era, but it has existed in the Islamic history since thousands of years ago. In addition, the importance of the topic is linked by the principles of the accountability in contemporary science and what has been mentioned in the sharia evidence. As a result of the linking, community cannot be isolated from their religion. The research followed the analytical descriptive mothed of the holy Quran text, Sunnah and the biography of Caliphs. The research reaches that the implementation of accountability in Islamic history is clear. The wording of accountability concept sometimes differed although, in practice is agreed. The study concluded by taking advantage of the enforcement of accountability in Islam that its application in fact results in other administrative principles such as integrity, transparency and fighting administrative corruption, which generates increased the funds and production. The study recommended that an internal accountability system should be established in organizations for regular accountability.

Key words: Accountability, Islam.

#### المقدمة

الإسلام منهج حياة شامل متكامل لكل نواحي الحياة، وشريعته صالحة لكل الأزمنة والأمكنة، وهو شريعة للناس جميعاً، وتقوم شريعته على مجموعة من القواعد الكلية الثابتة، وهذا يعطيها صفة الثبات، كما أنها تركت الفروع والتفاصيل لتتكيف حسب الظروف والأحوال، وهذا يعطيها صفة المرونة. وقد وردت كلمة المحاسبة ومشتقاتها في القرآن الكريم أكثر من مئة مرّة، ولا شك أن حجم هذا التكرار في كتاب الله العزيز دليل على تقدير أثر الحساب في نواحي الحياة المختلفة [1].

ولكل مسلم حساباً مع الله، وأن هناك من يسجل على الإنسان جميع أموره من خير أو شر، وهو مستمر في التسجيل إلى الموت، ثم بعد ذلك تظهر في يوم الحساب [٢]؛ فقد عالج الفكر الإسلامي الجوانب الإدارية في حياة الناس من مختلف جوانبها النظرية والعلمية، ولكن بعد الاستعمار لبعض بلاد الإسلام أصبحت جميع العلوم بما فيها المحاسبية علوماً غربية، سواء من حيث الفكر أو من حيث التطبيق.

وسوف نؤصًل هذه الورقة مبادئ المحاسبية في الفكر الإداري الإسلامي من ناحية ذكرها في القرآن الكريم، وتطبيقها في السنة النبوية، وفي عهد الخلفاء الراشدين من بعد، والسلف الصالح.

### مشكلة الدراسة

اهتم الدين الإسلامي بالمبادئ، والقيم، والأخلاق، اهتماماً كبيراً، ويعمل على تدعيم الالتزام بهم من خلال العقيدة، والإيمان والعبادات، والتربية الدينية، فهم يتسم بهم المسلم في أفعاله، ويتضح مدى الصلة الوثيقة بين القيم والأخلاق المتأصلة في الإنسان وبين سلوكه في الحياة [٣].

وبين الدين الإسلامي الحنيف بضرورة محاسبة العبد عما يفعله من خير أو شر؛ فالخير هو العمل المقصود من العبد وهو الغاية الأخيرة، ولا يختلف أحد على أهمية المحافظة على الخير والقيم والفضائل، وضرورة التمسك بهم، والبعد عن الشر وما يسوق إليه، لكونه في الأخير محاسب عما يفعله، ويوزن حسابه، ويأخذ نصيبه، إما جنة، أو نار [٤].

وجاء القرآن كمنهاج متكامل لجميع جوانب الحياة المختلفة، الاقتصادية، والاجتماعية، والسياسية، والإدارية، وأمر الله - سبحانه وتعالى - بتدبر آياته وتطبيقها. ويتميز المنهج الإسلامي أنه من رب العالمين، وأنه صالح لكل زمان ومكان، ويتصف بالشمولية، والتكامل،

والواقعية؛ فالإنسان محاسب في حياته على ما أتبع، أو خالف، من هذا الشرع الشامل؛ أي على جميع الأعمال من خير، أو شر. ويتضح ذلك في قوله تعالى: ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ \* وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴿ [سورة الزلزلة، الآيتين٧، ٨].

والقرآن ليس كتاباً يستوعب مصطلحات العلوم الدنيوية، سواء العلمية أو الاقتصادية أو غيرها من العلوم، ولا يضم المفاهيم اللغوية لكل العلوم؛ لكنه يشير إلى المصطلحات العلمية بإشارات ودلالات كثيرة، منها "مبادئ المحاسبية"، فقد ورد في مواضع كثيرة ما يدل على مبادئ المحاسبية في الإسلام، مثل قوله تعالى: ﴿وَانَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ۞ كِرَامًا كَاتِبِينَ۞ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [سورة الانفطار، الآيات.١-١٦]، وقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَكْفُرْ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي الآخِرَة مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [سورة المائدة: آيةه]، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامِ السورة آل عمران: آية عَا، وقوله تعالى: ﴿وَمَن يَكْفُرُ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ [سورة النساء: آية١٣٦]، وقوله تعالى: ﴿أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ۞ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرَّقُوا بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ أُولَئِكَ سَوْفَ يُؤْتيهمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ [سورة النساء: آية ١٥١، ١٥١]، وقوله تعالى: ﴿قُل لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَ ضَرًّا إلاَّ مَا شَاء اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لاَسْتَكْثَرْتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ السُّوءُ إنْ أَنَا ْ إِلاَّ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِّقَوْم يُؤْمِنُونَ ﴾ [سورة الأعرف: آية١٦٨٨]. وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لْرَادُكَ إِلَى مَعَادٍ ﴾ [سورة القصص: آية ١٥]، وقوله تعالى: ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ الْبَيْنَا لا تُرْجَعُونَ ﴾ [سورة المؤمنين: آية ١١٥]. وهناك الكثير والكثير من آيات القرآن الكريم التي تبين مبادئ المحاسبية؛ كما عمل السلف الصالح على مبادئ المحاسبية، وقد اشتهر ذلك في عهد عمر بن الخطاب - رضى الله عنه - حين أنشأ ديوان الحسبة، وهو وظيفة رقابية على الأسواق، ونظافة الطرقات، والبيع والشراء، ووجدت المسؤولية والمساءلة عن التصرفات والقصور فيها، وكذلك اشتهر عنه الإحاطة المباشرة بشؤون الرعاية ومتابعة الولاة، واستحدث مبدأ من أين لك هذا؟

لذا تقدم هذه الورقة وصفاً تحليلياً لمبادئ المحاسبية في الإسلام وأنها ليست وليدة العصر الحديث بسبب تطبيقها من بداية ظهور الدين الإسلامي عن طريق استعراض الشواهد والأدلة الدينية؛ إذ تكمن مشكلة البحث حول تأصيل مبادئ المحاسبية في القرآن الكريم والسنة النبوية وسيرة الخلفاء الراشدين العطرة.

### تساؤلات الدراسة

- ١) ما مدلولات المحاسبية أو معانيها في القرآن الكريم؟
- كيف تؤصّل مبادئ المحاسبية إسلاميًا من خلال الربط بالشواهد الدالة في الكتاب والسنة وتاريخ الخلفاء الراشدين؟

....

#### أهداف الدراسة

- ١) التعرف على مدلولات المحاسبية أو معانيها في القرآن الكريم.
- تأصيل مبادئ المحاسبية إسلاميا من خلال الربط بالشواهد الدالة في الكتاب والسنة وتاريخ الخلفاء الراشدين.

## أهمية الدراسة

تتبع أهمية الدراسة من أهمية الموضوع الذي تتناوله، وتبيان أن النظر إلى المحاسبية اليوم أنه الأساس الذي يقُوم عليه سلوك الأفراد، والمنظمات، لتحقيق العدالة، والنزاهة، والبعد عن الفساد الإداري. وإظهار الحقيقة الغائبة بأن مصطلح المحاسبية، أو المساءلة، ليس بفكرة حديثة؛ وإنما مصطلحات قديمة في التراث البشري، والتاريخ الإسلامي؛ إذ إنها النواة التي يتمحور عليها دين الله وشريعته في جميع المعاملات والممارسات والعبادات. كما أن التأصيل لهذا الاتجاه الإداري ضمن الدراسة الحالية قد يثري المكتبات العربية والإسلامية، لكونه – على حسب علم الباحثة – أول بحث تأصيلي لمبادئ المحاسبية في الإسلام.

#### حدود الدراسة:

الحدود الموضوعية: تتحصر الحدود الموضوعية للدراسة الحالية في تأصيل مبادئ المحاسبية في الإسلام.

## منهج الدراسة:

اتبع البحث الحالي المنهج الوصفي التحليلي، والذي يهدف إلى دراسة الظاهرة ووصفها وصفاً دقيقاً.

### مصطلحات الدراسة:

## أ) مبادئ المحاسبية:

تعرف الباحثة مبادئ المحاسبية إجرائياً في الدراسة الحالية بأنها: مجموعة من المبادئ والأسس والمفاهيم التي تحكم ممارسات العبد تجاه نفسه، ودينه، ومجتمع، والله سبحانه وتعالى، بهدف تحديد نتيجة أعماله من ربح والفوز بالجنة، أم خسارة والعياذ بالله.

## ب) الإسلام:

تعرف الباحثة الإسلام إجرائياً في الدراسة الحالية بأنه: منهج رباني كامل أنزله الله تعالى على سيدنا محمد - صلّ الله عليه وسلم - وأمره بتبليغه، ويحتوي على الأنظمة والقوانين الإلهيّة التي تقتضي مصلحة العباد في الحياة، وبناءً على الانقياد التام لأوامره، والاستسلامُ لله - عز وجل- برغبة اختياريّة للفرد يكون الجزاءُ يومَ القيامة.

### الدراسات السابقة:

هناك عدد من الدراسات التي تناولت مبادئ المحاسبية في الإسلام، ولكن بمفاهيم مختلفة مثل: المساءلة، والمسؤولية، وقد بين "الجارودي" [٥] أن مصطلح "المحاسبية"، أو "المساءلة"، هما وجهان لعملة واحدة، ولكن نتيجة لترجمة المصطلح Accountability طبقا لمفهومه في اللغة العربية نشأ الاختلاف في الاسم، بينما المسؤولية تعد أحد المرتكزات الأساسية التي تقوم عليها المحاسبية، وقد استفادت منها الباحثة في بلورة فكرة هذا البحث.

وسوف تتناول الدراسات السابقة في محورين أساسيين، هما الدراسات العربية، والدراسات الأجنبية؛ وقد رتبت الدراسات السابقة وفق الترتيب الزمني من الأقدم إلى الأحدث، وفي نهاية الدراسات السابقة قامت الباحثة بالتعليق عليها، وتبيان مدى ارتباط أو اختلاف الدراسة الحالية بالدراسات السابقة، ومدى استفادة الدراسة الحالية بالدراسات السابقة، وفيما يلي تقاصيل ذلك...

## أ) الدراسات العربية:

جاءت دراسة إسماعيل (٢٠٠٦م) [٦] بعنوان: مساءلة الإدارة العامة بين النظرية والتطبيق: رؤية إسلامية، وقد أشارت إلى أن على الرغم من وجود مجموعة من المفردات الأساسية للمساءلة الإدارية في الإسلام، إلا أن النتظيمات الإدارية في المجتمعات الإسلامية المعاصرة لم تحاول أن تستقيد من الطرح الإسلامي لهذه الوظيفية، مع ما تواجهه من مشكلات بصدد نظم المساءلة بها، وقد بُني نموذج إسلامي بشأن المساءلة الإدارية بطريقة تسمح للتنظيمات المعاصرة بالاستفادة منه فكريًا ومؤسسياً وممارسة؛ إذ اتسم النموذج بعدة خصائص أساسية، منها: الشمولية، الأساس الشرعي للمساءلة الإدارية، استمرارية المساءلة الإدارية، فرضية المساءلة وهي الكفاءة في الاستخدام، والمرونة.

وجاءت دراسة مغيري (٢٠١١) [٧] بعنوان: المسؤولية في القرآن الكريم، والتي أشارت إلى المسؤولية في القرآن الكريم من حيث مدلولاتها وأنواعها وفوائدها، وبسبب أن المسلم لا يعيش

في المجتمع منفرداً؛ بل لابد من اختلاطه بالناس من حوله، وهذا يترتب عليه أن يكون إما مسؤولاً عن بعض أفراده، أو هو تحت مسؤولية آخرين. وقد اعتمد البحث على جمع الآيات حول موضوع المسؤولية، وترتيبها، والرجوع إلى كتب التفاسير في شرح الآيات والمعاني، والكتب التى تتاولت هذا الموضوع أو أحد جوانبه.

وفي دراسة توراك، ولغليمي (٢٠١٣) [٨] بعنوان: المسؤولية الإدارية في الإسلام، بينت الدراسة أن المسؤولية الإدارية في الإسلام ماهي إلا خطوة أولى لمحاولة دراسة المسؤولية الإدارية بالغرب؛ إذ إن المسؤولية في العهد الإسلامي تعتمد على مرتكزات ومصادر مستنبطة من إطار عام، يحدده مجموعة من المسؤوليات، بما في ذلك المسؤولية الإدارية، كما أنها ليست مجرد إطار نظري قانوني ينظم العلاقة في الإدارة والأفراد، وإنما حقيقة تجلت عبر عديد من التطبيقات الإدارية والقضائية، تصب جميعها في ضرورة تعويض الأفراد – مسلمين أو غير مسلمين – عن الأضرار التي لحقت بهم نتيجة تصرفات الإدارة.

## ب) الدراسات الأجنبية:

جاءت دراسة "لويس" Lewis (٢٠٠٦) [٢] بعنوان: المساءلة والإسلام، والتي بينت أن المحاسبية بمعناها الواسع تعد الأساس في الدين الإسلامي؛ إذ إن المساءلة أمام الله والمجتمع عن جميع الأنشطة أمر بالغ الأهمية لإيمان المسلم. استناداً إلى الشريعة الإسلامية؛ فالمحاسبية تكون على الأخلاق، والأعمال والنشاطات التجارية وعلى إعداد التقارير المالية. وكُشِفت هذه الورقة الفجوة الحتمية بين المثالية والواقع في تطبيق نظم المساءلة الإسلامية.

وفي دراسة "نهار"، و "يعقوب" Nahar, Yaacob (٢٠١٣) [٩]، والتي جاءت بعنوان: المساءلة في السياق المقدس؛ حيث تقدم الدراسة فحص مدى تطبيق المساءلة الإدارية في سياق شركة الأوقاف، وتصنف المساءلة على أنها ثنائية – تماشياً مع مفهوم الازدواجية في الحياة – في هذا العالم الزمني والأبدية فيما بعد، ويستلزم مفهوم المساءلة في المحاسبية من وجهة نظر العالم الإسلامي لتتجاوز حدود الأهداف الدنيوية بالتوازي مع هذا المنطق، فإن الغرض من هذه الورقة هو إجراء تحقيق تجريبي أولي فيما يتعلق بممارسات المحاسبة، والإبلاغ والمساءلة في مؤسسة إدارة الأوقاف النقدية الماليزية على مدى ست سنوات، من عام (٢٠٠٠ – ٢٠٠٠). وتشير نتائج الدراسة إلى أنه على الرغم من أن جذور المساءلة في ممارسات الإدارة والمحاسبة موجودة في كيان الأوقاف المدروس، إلا أنه تظل هناك حاجة إلى تحسينات مهمة ضرورية لضمان إمكانية تعزيز المساءلة والتمسك بها بشكل مستمر.

## التعليق العام على الدراسات السابقة:

يتضح بعد استعراض الدراسات السابقة التي تتاولت موضوع مبادئ المحاسبية في الإسلام، أن هناك تأكيداً على أهمية مبادئ المحاسبية، وأن هناك إجماع على احتواء النصوص القرآنية على مبادئ المحاسبية فهناك دراسات ركزت على المساءلة أو المسئولية في الإسلام، مثل دراسة كل من: "لويس" Lewis (٢٠٠١) [۲]، مغيري (٢٠١١) [٧]، توراك، ولغليمي مثل دراسة كل من: "لويس" عتمدت في إثبات ذلك على جمع الآيات حول موضوع المسؤولية، وترتيبها، والرجوع إلى كتب التفاسير في شرح الآيات والمعاني، والكتب التي تتاولت هذا الموضوع أو أحد جوانبه، وأن المحاسبية بمعناها الواسع تعد الأساس في الدين الإسلامي؛ إذ إن المساءلة أمام الله والمجتمع عن جميع الأنشطة أمر بالغ الأهمية لإيمان المسلم.

وجاءت دراسات أخرى تبين المسائلة الإدارية في الإسلام مثل دراسة كل من: إسماعيل (٢٠٠٦م) [٦]، توراك، ولغليمي (٢٠١٣) [٨]، والتي بينت أنه بالرغم من وجود مجموعة من المفردات الأساسية للمساءلة الإدارية في الإسلام، إلا أن التنظيمات الإدارية في المجتمعات الإسلامية المعاصرة لم تحاول أن تستفيد من الطرح الإسلامي لهذه الوظيفية، مع ما تواجهه من مشكلات بصدد نظم المساءلة بها، وأن المسؤولية الإدارية في الإسلام ماهي إلا خطوة أولى لمحاولة دراسة المسؤولية الإدارية بالغرب؛ إذ إن المسؤولية في العهد الإسلامي تعتمد على مرتكزات ومصادر مستنبطة من إطار عام، يحدده مجموعة من المسؤوليات، بما في ذلك المسؤولية الإدارية.

وتوصلت دراسة "نهار"، و "يعقوب" Nahar, Yaacob (٢٠١٣) [٩]، إلى أنه على الرغم من أن جذور المساءلة في ممارسات الإدارة والمحاسبة موجودة في كيان الأوقاف المدروس، إلا أنه تظل هناك حاجة إلى تحسينات مهمة ضرورية لضمان إمكانية تعزيز المساءلة والتمسك بها بشكل مستمر.

### أوجه الاتفاق بين الدراسة الحالية والدراسات السابقة:

اتفقت الدراسة الحالية مع الدراسات السابقة في تناولها لموضوع مبادئ المسائلة أو المساؤلية أو المحاسبية في الإسلام، والذي يحظى بأهمية كبيرة، والتي تعكس الشفافية والمساعلة، والتي تتاولتها نصوص القرآن الكريم، والسنة النبوية الشريفة، والسلف الصالح؛ حيث اتفقت الدراسة الحالية مع دراسة كل من: إسماعيل (٢٠٠٦م) [٦]، "لويس" Lewis (٢٠١٦) [٢]، مغيري (٢٠١١) [٧]، توراك، ولغليمي (٢٠١٣) [٨]، "نهار"، و"يعقوب"

## أوجه الاختلاف بين الدراسة الحالية والدراسات السابقة:

تختلف الدراسة الحالية مع الدراسات السابقة من حيث تحديد مبادئ المحاسبية في الإسلام، والمتمثلة في: الشفافية، والشمولية، والمسؤولية والالتزام، والتوازن والتتاسق، والمشاركة والتعاون والاستمرارية، والمرونة، وتقويم الأداء وتوجيهه.

## أوجه استفادة الدراسة الحالية من الدراسات السابقة:

استفادت الباحثة من عرض الدراسات السابقة في التعرف على الخافية النظرية لمبادئ المحاسبية في الإسلام من وجهة نظر معدي تلك الدراسات، والتعرف على سبل تتاولهم لمبادئ المحاسبية ضمن آيات الذكر الحكيم، والسيرة النبوية العطرة، والسلف الصالح، كذلك استفادت الباحثة من الدراسات السابقة في صياغة أهداف الدراسة وإبراز أهميتها، وفي إثراء الإطار النظري، وتفسير النتائج التي يتم التوصل إليها.

## الإطار النظرى:

#### مفهوم المحاسبية:

يرجع أصل كلمة المحاسبية في اللغة إلى كلمة حاسب أو يحاسب، وحاسبه ناقشه الحساب أو جازاه [١٠]. وعرفها معجم اللغة الإنجليزية بأنه "الالتزام أو الاستعداد لقبول المسؤولية أو محاسبة مسؤولين عموميين يفتقرون إلى المساءلة"، وعرفت المحاسبية بأنها المسؤولية عن الأداء [١١].

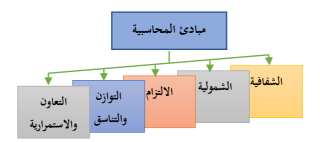
وتعرف المحاسبية اصطلاحاً بأنها المساءلة أمام السلطات الأعلى، وكون الفرد محاسباً فإنه مسؤول أمام رئيسه الذي فوضه في اختصاص معين [١٢]؛ فالمحاسبية بوصفها معياراً تستخدم لإصدار الأحكام على الأداء والخدمات، والمحاسبية بوصفها عملية تستخدم لجمع البيانات، وتخزينها، واستخدامها، والتعليق عليها، من أجل تحسين الأداء والخدمات [١٣]، وعرف "هارفي" Harvey (٢٠٠٤) [١٤] المحاسبية التعليمية على أنها الحالة التي يكون فيها الفرد في التعليم مسؤولا عن أمر ما أمام الآخرين، أو يكون مسؤولاً عن شخص ما أو نشاط ما.

#### أهداف المحاسبية:

حصر "كورنيلا" Kornelia (٢٠٠٩) [١٥] أهداف المحاسبية ضمن ثلاثة أهداف رئيسة تتضمن:

- ١) المحاسبية بوصفها وسيلة للرقابة والتحكم.
  - ٢) المحاسبية بوصفها نوعاً من الضمان.
- ٣) المحاسبية بوصفها عملية للتحسين المستمر.

وتقوم بنية المحاسبية على عدة مبادئ رئيسة، وهي كما ذكرها (العنزي وآخرون، ٢٠١٦) [١٦]، كما يبينها الشكل التالى:



إلا أن الدبيخي (٢٠١٥) [١٧] قد بين أن مبادئ المحاسبية تشمل بالإضافة إلى ما سبق "المرونة"، و "تقويم وتوجيه الأداء".

## تأصيل المحاسبية في الإسلام:

تعرف المحاسبية في الإسلام على أنها عملية التدقيق على المسؤولين بمهمة معينة عن كيفية أدائهم، وتحقيقهم للأهداف المطلوبة وفق الشرعية الإسلامية، قال تعالى: ﴿وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيئًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ [سورة الأبياء: الآية؟]؛ ﴿وَكَفَى بِاللَّهِ حَسِيبًا ﴾ [سورة النساء: الآية؟].

#### نتائج الدراسة ومناقشتها:

## إجابة السؤال الأول:

ينص السؤال الأول للدراسة الحالية على: "ما مدلولات المحاسبية أو معانيها في القرآن الكريم؟"

المحاسبية بمفهومها الواسع أساس الإسلام ومحوره؛ إذ إن نواة هذا الدين، ومبدأه مسألة الله الناس عن جميع ما يقوم في حياتهم وإيمانهم بذلك، وقد تناولت كلمة المحاسبة في القرآن الكريم عدة معان، منها: [١٨]

- المحاسبة بمعنى المساعلة: وردت لتعبّر عن تحديد مسؤولية الأفعال والتصرفات: ﴿ فَحَاسَبُ عَمِنَابًا يَسِيرًا ﴾ [سورة الاشقاق: الآية ٨] ، ﴿ فَحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ [سورة الاشقاق: الآية ٨] ، فالمحاسبة بوصفها نظام معلومات تُعد وسيلة للمساءلة عمّا أثبت نتيجة تصرفات سابقة قد تكون ذات تأثير على قرارات لاحقة.
- ٢) المحاسبة بمعنى العد والإحصاء: وهي تُعبِّر عن القيم المادية والمعنوية: ﴿وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ إِسَورَةِ البَوْرَةِ الرَّبِهُ الْمِدَاءِ وَالعقابِ في ضوء المسجَّل من تصرّفات وأعمال: ﴿ وَكَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ فَحَاسَبْنَاهَا حِسَابًا شَدِيدًا وَعَذَبْنَاهَا عَذَابًا نُكْرًا ﴾ إسورة الطلاق: الآية ٨].
- ٣) المحاسبة بمعنى سرعة الحساب: جاء في القرآن الكريم: ﴿ أُولَئِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ﴾ [سورة البقرة: الآية ٢٠٠]؛ ﴿ ثُمَّ رُدُوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَاهُمُ الْحَقِّ أَلَا لَهُ الْحُكْمُ وَهُوَ أَسْرَعُ الْحَاسِينَ ﴾ [سورة الاتعام: الآية ٢٠]؛ ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً وَسُرَعُ الْحَسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً حَتَّى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ اللَّهَ عِنْدَهُ فَوَقًاهُ حِسَابَهُ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ [سورة النور: الآية ٣٠].
- ٤) المحاسبة بمعنى الخازن الأمين: ﴿قَالَ اجْعَلْنِي عَلَى خَزَائِنِ الْأَرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴿ السورة وسف: الآية ه والسولة والتخزين، وهي مما تتعلق بالوظائف المحاسبية المعروفة حالياً.

يتضح من استعراض نتائج السؤال الأول للدراسة الحالية ورود مدلولات المحاسبية ومعانيها في القرآن الكريم في مواضع عدة، لكون القرآن بأكمله شرعة ومنهاجاً، فهو الدليل والطريق، وقد أيدت ما توصلت إليه الدراسة الحالية عديد من الدراسات مثل دراسة كل من: مغيري (٢٠١١) [٧]، توراك، ولغليمي (٢٠١٣) [٨]، "لويس" Lewis "لويس" المارت إلى ورود المسؤولية في القرآن الكريم و "يعقوب" Nahar, Yaacob (٢٠١٣) [٩]، والتي أشارت إلى ورود المسؤولية في القرآن الكريم من حيث مدلولاتها وأنواعها وفوائدها؛ حيث إن المحاسبية بمعناها الواسع تعد الأساس في الدين الإسلامي؛ إذ إن المساعلة أمام الله والمجتمع عن جميع الأنشطة أمر بالغ الأهمية لإيمان المسلم. استناداً إلى الشريعة الإسلامية؛ فالمحاسبية تكون على الأخلاق، والأعمال والنشاطات اليومية المختلفة.

## إجابة السؤال الثاني:

ينص السؤال الثاني للدراسة الحالية على: "كيف تُؤصَّل مبادئ المحاسبية إسلاميا من خلال الربط بالشواهد الدالة في الكتاب والسنة وتاريخ الخلفاء الراشدين؟"

## أ) الشفافية:

تعرَّف الشفافية بأنها "حق كل فرد من العاملين أو المتعاملين أو الجمهور في الوصول إلى المعلومات ومعرفة آليات اتخاذ القرار المؤسسي، وتعني تصميم النظم والآليات والسياسات والتشريعات وتطبيقها [19]، إذ تعتمد المحاسبية على الشفافية، ونزلت نصوص قرآنية تبين أحكاماً مفصلة بشأنها أحيانا، وأحيانا أخرى تكون على شكل قواعد نظامية مجملة، فكان النبي وصل الله عليه وسلم - أول من فصل وبين هذه القواعد المحاسبية، فعدد إيرادات الدولة، ووضع مقادير الزكاة، والجزية، وكيفية تحصيلها، كما بين طرق الإنفاق العام وأحكامه، وكان يبعث إلى الأقاليم بأمرائه وعماله على الصدقات، ويوضح لهم طرق هذه القواعد والأحكام، كما كان - صل الله عليه وسلم - يحاسبهم على المستخرج (الإيرادات)، والمنصرف منها، وكيفية ذلك [٢٠].

وكان – صل الله عليه وسلم – كلما أسلمت قبيلة بعث العامل لجمع زكاة مالها، وهو – صل الله عليه وسلم – أول من أنشأ لها ديواناً خاصاً في مركز الدولة، وكان كاتبه على الصدقات الزبير بن العوام، وجهم بن الصلت، أما كاتبه على خرص النخل فهو حذيفة بن اليمان، وكان له كاتبان آخران على المدانات والمعاملات، وهذا ببين أن الدواوين قد وضعت في زمن النبي – صل الله عليه وسلم –؛ إذ تعبر الآلية المستخدمة في تدوين الدواوين وتعبين العملاء التقارير والملاحظة والإشراف المباشر أو غير المباشر (التقويض في الولايات)على الموكلين، ويعني ذلك بداية نشوء النظام المحاسبي الحكومي الإسلامي، فضلا عن ذلك فإن من النتائج الأساسية للفتوحات الإسلامية التي قام بها المسلمون تدفق الأموال على المسلمين بشكل وفير ومستمر، وازدياد عدد الجند ونفقاتهم، فأصبح من الصعب ضبط تلك الأموال دون تدوين، وهذا ما استدعى وجوب وجود نظام يتحكم في تلك الأموال، وينظم توزيعها، ويحفظ ما زاد منها، لذلك بدأت النتظيمات الإسلامية، فاستحدث ديوان بيت المال [٢١]، فكان ذلك بداية لضبط الأموال، وأساس توزيع الأعمال المالية، وتفرعها إلى عدة دواوين فيما بعد [٢١]، ثم تبعتها خطوات وأساس توزيع الأعمال المالية، وتحديد الأعطيات، كما أُجري تصنيف عام للمسلمين لتحديد مستحقاتهم ومقدراتهم من بيت المال، وتبع ذلك القيام بأعمال المتابعة والمراقبة للقائمين على مستحقاتهم ومقدراتهم من بيت المال، وتبع ذلك القيام بأعمال المتابعة والمراقبة للقائمين على مستحقاتهم ومقدراتهم من بيت المال، وتبع ذلك القيام بأعمال المتابعة والمراقبة القائمين على

بيت المال، التأكد من قيامهم بواجباتهم [٢٣]؛ إذ يستدل من ذلك أن جميع أمور المسلمين المالية والإدارية كانت مكتوبة في دواوين واضحة، ويستطيع الجميع رؤيته بكل ثقة وحرية، كما يسهل الحصر والمحاسبية، فالأمور المالية معلنة ومكتوبة من ناحية التقادير والإحصائيات والحقوق والواجبات، فهذه هي الشفافية بمعناها الحقيقي والمطلوب في العصر الحالي، كما حرص الرسول – صل الله عليه وسلم – على تطبيق الأنظمة بحزم على كل من تطاول على المال العام، ولم يحافظ عليه، أو اختلسه، أو أساء استغلال السلطة والنفوذ فيما أسند إليه من مهام وأعمال، تطبق ذلك الأحكام على الصغير والكبير، دون محاباة أو مجاملة، فكان – عليه أفضل الصلاة والتسليم – لا يخشى في الله لومة لائم، بحزم وعزيمة لا تلين، ويتبين ذلك في قوله – صلوات الله وسلامه عليه –: "إنما أهلك الذين قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وليم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت بدها".

كما اتخذ عمر أسلوبًا فريداً في الرقابة على الولاة والعمال، وهو أسلوب إبراء الذمة، أو أسلوب من أين لك هذا؟ فقد كان من عادته أن يكتب أموال عماله إذا ولاهم، حتى يكون ذلك معياراً لمحاسبتهم فيما بعد إذا تضخمت ثرواتهم بصورة غير طبيعية، فلقد مر ذات يوم ببناء بحجارة وجص فقال: "لمن هذا؟" فذكروا عاملا له على البحرين، فقال: أبت الدراهم إلا أن تخرج أعناقها"، وشاطره ماله، وكان يقول: لى على كل خائن أمينان: الماء والطين" [37].

## ب) الشمولية:

جاء الإسلام شاملاً لجميع جوانب الحياة، فقال الله تعالى: ﴿الْيُومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَالْتُمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ دِينًا ﴾ [سورة المائدة: الآية]. قال ابن كثير – رحمه الله –: "هذه أكبرُ نِعَم الله – تعالى – على هذه الأمّة؛ حيث أكمل تعالى لهم دينَهم، فلا يحتاجون إلى دينٍ غيره، ولا إلى نبيً غير نبيّهم – صلوات الله وسلامُه عليه – ولهذا جعله الله تعالى خاتم الأنبياء، وبعَثُه إلى الإنسِ والجنّ ، فلا حلال إلّا ما أحلّه، ولا حرام إلّا ما حرّمه، ولا دين إلّا ما شرعَه، وكلّ شيء أخبرَ به فهو حقّ وصدق، لا كذب فيه ولا خُلف، كما قال تعالى: ﴿وَتَمَّتُ كَلَمَتُ رَبّكَ صِدْقًا وَعَدْلاً ﴾ [سورة الأنعام: الآيةه ١١]؛ أي: صدقًا في الأخبار، وعدلاً في الأوامر والنّواهي، فلمًا أكمل لهم الدّين تمَّت عليهم النّعْمة؛ ولهذا قال تعالى: ﴿الْيُومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَالنّواهي، فلمًا أكمل لهم الدّين تمَّت عليهم النّعْمة؛ ولهذا قال تعالى: ﴿الْيُومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَالْتُومَ الْمُدَاتِ الله ورضِية وبعث به أفضل الرّسُل الكرام، وأنزل به أشرف كثبِه" [٢٥]، فإنّه الدّين الله ورضِية، وبعث به أفضل الرّسُل الكرام، وأنزل به أشرف كثبِه" [٢٥]، فوبهذه الشمولية فإن الإنسان محاسب أن يتبع في كل ما ورد في هذا الدين الشامل من معاملات وبهذه الشمولية فإن الإنسان محاسب أن يتبع في كل ما ورد في هذا الدين الشامل من معاملات

وقيم وممارسات، كما أنه محاسب في عدم الاتباع أو الابتداع والتخلي عن المنهج الإسلامي الشامل، كما قيل في الحديث المرفوع عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ، عَنِ النَّبِيِّ – صَلَّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ – قَالَ: "لا تَزُولُ قَدَمَا الْعَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُسْأَلَ عَنْ أَرْبَعٍ: عَنْ عُمْرِهِ فِيمَا أَفْقَاهُ، وَعَنْ شَبَابِهِ فِيمَا أَبْلاهُ، وَعَنْ عَلْمِهِ مَاذَا عَمِلَ فِيهِ" [73].

## ج) المسؤولية والالتزام:

إن الإنسان محاسب عن جميع أعماله في هذه الدنيا، وجميعها مدونة ومسجلة، كما قال تعالى في كتابه الكريم على لسان المقصرين من البشر: ﴿وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفقينَ ممَّا فيه وَيَقُولُونَ يَا وَيُلَتَنَا مَال هَذَا الْكتَابِ لا يُغَادرُ صَغيرَةً وَلا كَبيرَةً إلاَّ أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ [سورة الكيف: الآية ١٤]، ويؤكد الإسلام على أهمية الانضباط عن طريق التغذية الراجعة، والإنجاز الإداري، فهو دين النظام والانضباط في كل شيء، ويشجع الإسلام المسؤولين والأفراد في مستوياتهم المختلفة على الإسهام الفعال في إدارة المنظمة، وفي الحديث: "كلكم راع، وكلكم مسؤول عن رعيته"، ويوافق الإسلام على دور الرئيس الإداري؛ بوصفه قائداً ومشرفاً متابعاً، وأخاً كبيراً صاحب مشورة ورأى، ويرفض التسلط والجبر، وسوق الناس بالسياط والحديد والنار، يقول تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ [سورة النساء: الآية١٥٩، ويقول الرسول: "هون عليك فإنبي لست بملك إنما أنا ابن امرأة تأكل القديد" [٢٧]، ويقول أبو بكر: "إني ولِّيت عليكم ولست بخيركم، أطيعوني ما أطعت الله فيكم، فإن عصيته فلا طاعة لي عليكم"، كما يحاسب الخلفاء ويعزل أو يعاقب من لم يلتزم أو من يصدر عليه شكوى من الولاة، فقد عزل سعدا لما شكاه أهل الكوفة، ولم تأخذه به هوادة؛ لأن الغاية عند عمر هي إنفاذ العمل النافع للناس على يد أي كان من عماله، وألا يفتح للمسلمين بابًا للشكوي، وخير مثال السياسة عنده أن تغيير الولاة أيسر من تغيير الرعية، وكان يقول - رضى الله عنه -: "أهون شيء أصلح به قوما أن أوليهم أميرا مكان أمير" [٢٤].

ولقد صادر عمر أموال عامله على مصر عمرو بن العاص؛ لأنه فشت له فاشية من متاع وآنية وحيوان لم تكن له حين ولي مصر، فدعا عمرو بن العاص وقال له: انظر رأس مالك ورزقك فخذه، واجعل الآخر في بيت المال [٢٤].

### د) التوازن والتناسق:

شريعة الإسلام هي شريعة الوسطية، فهي وسط بين التشريعات في المعاملات، ووسط بين التشريعات في العبادات، وهي وسط في سائر الأحكام، فهم وسط بين الفرق كوسطية الإسلام بين الملل، كما أن الإنسان محاسب على حسب قدرته بطريقة عادلة، ولا يعاقب فيما هو خارج عن سيطرته، ويتضح في قوله تعالى: ﴿لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا الْكُسَبَتُ رَبَّنَا لا تُؤاخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الَّذِينَ مَن قَبْلِنَا وَسُراً كَمَا وَعُوْرُ لَنَا وَارْحَمُنَا أَنْتَ مَوْلانَا فَانْصُرُنَا عَلَى اللَّهُ نَفْسًا إِلا اللهُ وَسُورَة البَورَة البَولُكُلُونَ الله العباد من وقت نزول الآية عبادة عنالى عن أعمال القلب أو الجوارح إلا وهي في وُسع المكلَّف، وفي مقتضى إدراكه وبِنْيته، فإذا حصلت بعض الأعذار التي هي مظنة المشقة حصل التخفيف والتسهيل، إما بإسقاطه عن المكلف، أو المقام عن المكلف، أو مقدرته [18]، كما قال النبي حصل الله عليه وسلم -: "رفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى مقدرته إما الصبي حتى يبلغ، وعن المجنون حتى يعقل" (رواه الإمام أحدي مسنده) [19].

## ه) المشاركة والتعاون والاستمرارية:

مع أن المسؤولية في الإسلام فردية؛ إلا أن الإسلام يشجع توزيع المسؤولية، وعدم حصرها في أشخاص معدودين، ويشجع المشاركة والعمل الجماعي الذي تنتهجه هذه النظرية، يقول تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرُ وَٱلتَّقُولُ وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلإِثْمِ وَٱلْعُدُوانِ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [سورة المائدة: الآية]، وقال عمر – رضي الله عنه – لأصحابه: "أرأيتم إن استعملت عليكم خير من أعلم، ثم أمرته بالعدل، أكنت قضيت ما علي؟ قالوا: نعم، قال: لا، حتى أنظر في عمله، أعمل بما أمرته أم لا؟". وكان علمه بمن نأى عنه من عماله ورعيته، كعلمه بمن بات معه في مهاد واحد، وعلى وساد واحد، فلم يكن له في قطر من الأقطار ولا ناحية من النواحي عامل ولا أمير جيش إلا وعليه له عين لا يفارقه ما وجده، فكانت ألفاظ من بالمشرق والمغرب عنده في كل ممسى ومصبح.

ويتضح ذلك أيضًا في كتبه إلى عماله وعمالهم، حتى كان العامل منهم ليتهم أقرب الخلق إليهم وأخصهم به [٢٤]، ويتضح من ذلك تعاون الولاة ومن يعينهم الخليفة عمر على الأمصار في إخباره بكل صغيرة وكبيرة، بالإضافة إلى استمرارية متابعته لهم ومحاسبتهم في

حال دعت الحاجة؛ فالمحاسبية تعد مرحلية وليست فقط ختامية، كما دعت الشريعة الإسلامية إلى الاستمرارية في العبادة، وأن الإنسان محاسب عليها حتى الموت، فقال الله - جل وعلا -: 

﴿ وَاعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ ﴾ [سررة الحجر: الآية ٩٩].

## و) المرونة:

يستشهد على المرونة في محاسبة الله - سبحانه وتعالى - لعباده بما ثبت عن النبي - صل الله عليه وسلم - أنه قال: "لو لم تذنبوا لذهب الله بكم وجاء بقوم يذنبون فيستغفرون فيغفر لهم"، هذا من رحمته وجوده أنه - جل وعلا - قدر على عباده وجود الخطايا، ثم يتوب عليهم - سبحانه - إذا تابوا إليه، فلا ينبغي للعبد أن يقنط من رحمة الله؛ بل لابد من المبادرة بالقوبة كما قال تعالى: ﴿ قُلْ يَا عِبَادِيَ اللَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لا تَقْلَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّه يَغْفُرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا ﴾ [17].

## ز) تقويم الأداء وتوجيهه:

لقد كان الرسول يغتنم كل موقف أو حدث يلاحظه، ليقوم كل سلوك سلبي ويحاسب عليه، ولو كان ذلك أمام الناس، فذلك درء للمفسدة المترتبة عليه؛ إذ جاء عن أبي الزاهرية قال: كنّا مع عبد الله بن بسر صاحب النبي يوم الجمعة، فجاء رجل يتخطّى رقاب الناس يوم الجمعة والنبي يخطب فقال له النبي: "اجلس فقد آذيت" [٣١].

كما حرص الرسول على المحاسبة من أجل تقويم أنماط متتوعة من السلوك السلبي، شملت مجالات عديدة من الحياة الإنسانية، واستوعبت مراحل عمرية مختلفة، واستهدفت الفرد والجماعة، فقد نهى الرسول – صل الله عليه وسلم – عن تعليق التميمة لكونها تتنافى مع عقيدة التوحيد، فعن عقبة بن عامر الجهني أن رسول الله – صل الله عليه وسلم – أقبل إليه رهط فبايع تسعة وأمسك عن واحد فقالوا: يا رسول الله، بايعت تسعة وتركت هذا؟ قال: "إن عليه تميمة"، فأدخل يده فقطعها فبايعه وقال: "من علق تميمة فقد أشرك" [٣١].

وفي موضع آخر حث الرسول - صل الله عليه وسلم - رجلاً على ممارسة السلوك الصحيح في صلاته عمليًا، وأعطاه الفرصة مرارا لإعادة المحاولة حتى تصح صلاته، وقد دعم ذلك الأسلوب بشرح موجز واضح؛ إذ جاء في الحديث الشريف "عن أبي هريرة أن النبي - صل الله عليه وسلم - دخل المسجد فدخل رجل يصلي ثم جاء فسلم على النبي فرد النبي السلام

فقال: ارجع فصل فإنك لم تصلّ، فصلى ثم جاء فسلم على النبي فقال: ارجع فصل فإنك لم تصل ثلاثاً: فقال: والذي بعثك بالحق فما أحسن غيره فعلمني، قال: إذا قمت إلى الصلاة فكبر ثم اقرأ ما تيسر معك من القرآن ثم اركع حتى تطمئن راكعًا، ثم ارفع حتى تعتدل قائمًا، ثم اسجد حتى تطمئن ساجدًا وافعل ذلك في صلاتك كلها [٣٦].

يتضح من استعراض نتائج السؤال الثاني للدراسة الحالية أن القرآن الكريم، والسنة النبوية، وتاريخ الخلفاء الراشدين، أصلوا مبادئ المحاسبية إسلاميا في شواهد عدة، كان من أهمها: الشفافية، والشمولية، والمسؤولية والالتزام، والتوازن والتناسق، والمشاركة والتعاون والاستمرارية، والمرونة، وتقويم الأداء وتوجيهه. وقد بينت النتائج أن القرآن الكريم، والسنة النبوية، بنيت على مبادئ المحاسبية، وحثت عليها، وقد اتفقت ما توصلت إليه الدراسة الحالية مع عديد من الدراسات مثل دراسة كل من: دراسة إسماعيل (٢٠٠٦م) [٦]، "لويس" Lewis مع عديد من الدراسات مثل دراسة كل من: دراك، ولغليمي (٢٠١٣) [٨]، "نهار"، و"يعقوب" (٢٠٠٦) [٢]، مغيري (٢٠١١) [٩]، والتي أشارت إلى وجود مجموعة كبيرة من المفردات الأساسية للمساءلة الإدارية في الإسلام وأن المسؤولية الإدارية في الإسلام ماهي إلا خطوة أولى لمحاولة دراسة المسؤولية الإدارية بالغرب، وأن الدين الإسلامي الحنيف والسنة النبوية قد وضعت قواعد ونسق للمساءلة، سواء في الأمور الدنيوية، أو مع الله؛ إذ أن المحاسبية بمعناها الواسع تعد الأساس في الدين الإسلامي.

## مستخلص النتائج:

من استعراض نتائج الدراسة الحالية يمكن للباحثة استخلاص ما توصلت إليه الدراسة من نتائج في الآتي:

- ا) ورود مدلولات المحاسبية ومعانيها في القرآن الكريم في مواضع عدة، لكون القرآن بأكمله شرعة ومنهاجاً، فهو الدليل والطريق.
- ٢) أصلً القرآن الكريم، والسنة النبوية، وتاريخ الخلفاء الراشدين، مبادئ المحاسبية إسلاميا في شواهد عدة، كان من أهمها: الشفافية، والشمولية، والمسؤولية والالتزام، والتوازن والتناسق، والمشاركة والتعاون والاستمرارية، والمرونة، وتقويم الأداء وتوجيهه.

#### توصيات الدراسة:

في ضوء ما أسفرت عنه نتائج الدراسة الحالية، قامت الباحثة بصياغة مجموعة من التوصيات التربوية القابلة للتحقيق وذلك على النحو التالى:

- ا) ضرورة تبني مفهوم المحاسبية في جميع أمور الناس، وتصريف شؤون حياتهم، والإيمان بها، وأن يبدأ بها الشخص بنفسه، وهذا ما دعا له النبي صل الله عليه وسلم في حديث: "حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا".
- ٢) إن الدين الإسلامي دين تربوي تعليمي؛ لذا ينبغي لجميع العاملين في القيادات، والعاملين في الميدان التربوي، تفعيل مبادئ المحاسبية في جميع المعاملات والوظائف، وذلك عن طريق وضع جهاز إداري داخلي بالمنظمة، مهمته المحاسبة الدورية.
- ٣) الحث على الرقابة الذاتية ومحاسبة النفس لدى العاملين، والتي قد تقلل من الجهود المبذولة للمؤسسات التي يقع على عاتقها التفتيش والمساءلة، وبذلك تتوفر الأموال، وتزيد الثقة بالنفس عند العاملين، والمنظمة.
- ٤) العمل على محاربة الفساد الإداري، وما ينتج عنه من ضياع المال والوقت والجهد؛ فالمحاسبية يترتب عليها النزاهة، والشفافية، والجودة، غيرها من المفاهيم والمصطلحات الإدارية التي تحث على محاربة الفساد.
- و) ليس الهدف الرئيس من المحاسبية تصيد الأخطاء ومعاقبة مرتكبيها؛ بل يسعى إلى قياس نشاط المرؤوسين وتصحيحه، ومحاولة اكتشاف الأخطاء والانحرافات في مجال العمل وعلاجها، والعمل على عدم تكرارها في المستقبل؛ وذلك لرفع مستوى الأداء، وتحقيق الأهداف المطلوبة بأعلى جودة وأقل تكلفة ممكنة.

#### البحوث المقترجة:

هناك بعض أوجه القصور Limitations التي لم تستطع الباحثة أن تتناولها في الدراسة الحالية نظراً لظروف هذه الدراسة ومحدداتها، ولذلك فإن استمرار البحث في هذا الموضوع من جانب باحثين آخرين يمكن أن يسهم في إكمال هذا الموضوع من خلال تناول أوجه القصور تلك، ومن أهم هذه المقترحات والبحوث ما يلي:

- 1) إجراء دراسة مشابهة يقوم بها فريق عمل متخصص في الشريعة الإسلامية والعلوم الدنيوية المختلفة، توضع المحاسبية في القرآن.
  - ٢) إجراء دراسة توضح مبادئ المحاسبية في الإسلام تفصيلاً، وارتباطها بالعلوم الدنيوية.
- ٣) إجراء دراسة إحصائية توضح عدد مرات ورود مبادئ المحاسبية في القرآن، ومواضع ورودها.

#### المراجع:

## أولاً: المراجع العربية:

[١] القرآن الكريم

- [7] ابن مسكوية (١٤٠٥ه). تهذيب الأخلاق. لبنان: دار الكتب العلمية. ص ص١٢-٢٥.
- [٤] شبرا، محمد عمر (١٤١٦ه). الإسلام والتحدي الاقتصادي. نشر المعهد العالمي للفكر الإسلامي. ص ص٢٧-٢٨.
- [0] الجارودي، ماجدة إبراهيم. (٢٠١١). واقع المحاسبية التعليمية في الجامعات السعودية. المجلة السعودية للتعليم العالي، السعودية. ع٥، ص٧١- ٩٣.
- [7] إسماعيل، ممدوح. (٢٠٠٦). مساءلة الإدارة العامة بين النظرية والتطبيق: رؤية إسلامية. مجلة البحوث التربوية. مصر. مج ٢٤، ع١، ص ص ص ١٠٤.
- [۷] مغيري، بتول أحمد. (۲۰۱۱). المسؤولية في القرآن الكريم. سلسلة الدراسات العربية والأجنبية. مصر، ج٣٣، ص ص٣٧-٨٠.
- [٨] توراك، حسن ولغليمي، حسن. (٢٠١٣). المسؤولية الإدارية في الإسلام. مجلة المنارة للدراك، حسن القانونية والإدارية. المغرب. ع٤، ص ص ٩٩-١٤٩.
- [۱۰] الحمدان، جاسم محمد. (۲۰۱۷). منطلقات لإدارة التطوير الإداري. الكويت: دار المسيلة للنشر والتوزيع، ص١٣٢.
- [۱۱] المفيز، خولة عبد الله. (۲۰۱۲). تطبيق المحاسبية في إدارة جامعة الملك سعود تصور مقترح. رسالة دكتوراه غير منشورة، كلية التربية. جامعة الملك سعود، السعودية.
- [۱۲] جورج، جورجيت دميان. (۲۰۱۱). تطبيق المحاسبية التعليمية: مدخل لتحقيق الجودة في التعليم قبل الجامعي. مجلة كلية التربية بالمنصورة. مصر. ج٣، ع٧٥، ص ص ٣٠٢-٧٠٤.
- [١٣] الراسبي، زهرة ناصر. (٢٠١٢). تصميم أنموذج مساءلة الأداء في النظام التربوي. عمان، الأردن: دار الخليج للنشر والتوزيع، ص٢٦.
- [١٦] العنزي، سامي الماضي وآخرون. (٢٠١٦). آليات تفعيل المحاسبية التعليمية بمدارس التعليم العام بالكويت. مجلة كلية التربية. مج١٤، ع ١٧، ص ص ٣٩-٧٠.

- [۱۷] الدبيخي، سامية سليمان. (۲۰۱۰). تصور مقترح لتنمية ثقافة المحاسبة التعليمية لدى أعضاء هيئة التدريس بجامعة القصيم. رسالة ماجستير غير منشورة. كلية التربية، جامعة القصيم، السعودية.
- الدلالات المحاسبية في القرآن الكريم. استرجع في المدايد، عبد الحليم عمار. (۲۰۱۸). الدلالات المحاسبية في القرآن الكريم. استرجع في المدايد: . .۲۰۱۸ مارس ۲۰۱۸ مارس دوس/article/details/ID/32#\_ftn3
- [19] بزاوية، عبد الحكيم وسالمي، عبد الجبار (٢٠١١). "جودة التعليم العالي في ظل تحقيق مبادئ الحوكمة: تجربة المملكة المتحدة في حوكمة الجامعات" الملتقى الدولي حول الحوكمة في الجامعة: تقييم أساليب الحوكمة في التعليم العالى ٣-٤/١/١/١.
- [۲۰] الجوهر، كريمة علي. (۱۹۹۹). أثر العوامل البيئية في فهم وتطبيق المحددات الحسابية. رسالة دكتوراه منشورة، جامعة المستنصرية، بغداد، ص۱۰.
- [٢١] الدجيلي، خولة شاكر. (١٩٧٦). بيت المال: نشأته وتطوره من القرن الأول حتى القرن الرابع الهجري. بغداد: مطبعة الأوقاف، ص٢٦.
- [٢٢] النواوي، عبد الخالق. (١٩٧٣). النظام المالي في الإسلام. القاهرة: دار النهضة العربية، ص١٧.
- [٢٣] عفيفي، محمد صادق. (١٩٨٠). المجتمع الإسلامي وأصول الحكم. القاهرة: دار الاعتصام، ص١٣٨.
- [٢٤] أبو سن، أحمد إبراهيم. (١٩٩٦). الإدارة في الإسلام. الرياض: دار الخريجي، ص ص١٥٦-١٤٩.
- الرابط التالي: مارس ۲۰۱۸. على الرابط التالي: https://ar.wikisource.org/wiki/%D8%AA%D9% 81%D8%B3%D9%8A%D8%B1
- [٢٦] الموسوعة الحديثية. الدرر السنية. استرجع في ٣مارس ٢٠١٨. على الرابط التالي: https://dorar.net/h/0c1f383ca4966278306101fb17b4f1d8

[۲۷] ابن ماجه، الألباني. (۱۹۹۷). صحيح سنن ابن ماجه. صحيح، الصحيحة ۱۸۷۱، ج ۲، رقم ۲۲۲۷، ص۲۳۲. لبنان: دار المعارف.

[۲۸] مركز الفتوى، إسلام ويب. صلاة الأعذار. استرجع في ٣مارس ٢٠١٨. على الرابط http://fatwa.islamweb.net/fatwa/index.php?page= التالي: showfatwa&Option=FatwaId&Id

[۲۹] طريق الإسلام. معنى حديث: "رفع القلم عن ثلاثة عن النائم. استرجع في ۲۲مارس http://iswy.co/e3kei على الرابط التالي:

[٣٠] الموقع الرسمي لسماحة الشيخ عبد العزيز بن باز. نور على الدرب معنى قوله عليه الصلاة والسلام: (والذي نفسي بيده لو لم تذنبوا...). استرجع في ٣إبريل ٢٠١٨. على الرابط التالى:

[٣١] ابن حنبل، الإمام أحمد (ب. ت). مسند الإمام أحمد. دار الفكر: بيروت، ص ص ص [٣١]

%D8%B9%D9%84%D9%8A%D9%87

[٣٢] أبو دف، محمود خليل. (٢٠٠٦). منهج الرسول -صلى الله عليه وسلم- في تقويم السلوك وكيفية الاستفادة في تعليمنا المعاصر. المقدم لمؤتمر تطوير برامج كليات التربية بالوطن العربي في ضوء المستجدات المحلية والعالمية. الجامعة الإسلامية. غزة.

# ثانياً: المراجع الأجنبية:

- [1] Lewis, M. (2006). Accountability and Islam.
- [2] Nahar, H. S., & Yaacob, H. (2013). Accountability in the sacred context. Journal of Islamic accounting and business research.
- [3] Harvey, L. (2004). Analytic quality glossary, quality research international accountability. Retrieved 15/2/ 2018, from: http://www.quality/research/international.com/Glossary/accountability/htm
- [4] Kornelia, K., Rossana, R. & Doniele, V. (2009). Educational Accountability and the global Knowledge Society-what can we Learn from Eu-experience? Rome. Italian National Institute for Educational Evaluation, pp. 107-108.